
179
TÍTULO DEL CAPÍTULO

Con relativa frecuencia y con notable al-
cance dramático, los personajes cer-
vantinos elevan sus plegarias frente al

espectador1. Así sucede en siete de las once co-
medias y tragedias que de su producción teatral
nos han llegado. No se trata de la mera alusión
al rezo o de la mención de preces diversas, sino
del acto mismo de la oración representado so-
bre el escenario, que, con muy diversas fun-
ciones, fue repitiéndose a lo largo de su obra2.

PRECES EN EL PRIMER TEATRO CERVANTINO

(1580-1586)

En las tres obras que conservamos de la primera
escritura cervantina, la Tragedia de Numancia,
La conquista de Jerusalén por Godofre de Bullón

y el Trato de Argel, la oración tiene un sentido
esencialmente colectivo. Así ocurre en la Nu-
mancia, donde dos sacerdotes numantinos, en
nombre de la ciudad, elevan un sacrificio a Jú-
piter con el propósito de conseguir su favor en
el conflicto bélico. Mientras rocían el fuego sa-
grado con vino y queman incienso, salmodian: 

2.º Al bien del triste pueblo numantino
endereza, ¡oh, gran Júpiter!, la fuerza
propicia del contrario amargo signo.
1.º Ansí como este ardiente fuego fuerza
a que en humo se vaya el sacro incienso,
ansí se haga al enemigo fuerza
para que en humo, eterno Padre imenso,
todo su bien, toda su gloria vaya,
ansí como tú puedes y yo pienso. (vv. 828-836)

Sigue de inmediato otra invocación para que
Plutón aplaque a las Erinias, «las tres fieras

PLEGARIAS EN ESCENA: LAS ORACIONES
EN EL TEATRO DE CERVANTES

LUIS GÓMEZ CANSECO

Universidad de Huelva

1 Este trabajo se enmarca en los proyectos de investigación MINECO FFI2012-32383 y PAIDI HUM-7875.
2 Varias veces en sus comedias, hace Cervantes una relación de oraciones con intención seria o burlesca, sin

que ello conlleve el acto mismo del rezo. Así ocurre, por ejemplo, en Los baños de Argel, donde Zara
confiesa que sabe «las cuatro oraciones», el Avemaría, el Padrenuestro, el Credo y la Salve (v. 576 Carta);
Juanico las repasa con su hermano Francisquito (vv. 1885-1986); y el sacristán amenaza con enseñar el Pa-
drenuestro a un niño judío (vv. 2517-2518). Jocosamente, también Humillos, en La elección de los alcalde de
Daganzo, alega como mérito para su elección el hecho de saber «de memoria / todas cuatro oraciones» (En-
tremeses, vv. 152-153). En El gallardo español, es Buitrago quien pide por las ánimas del purgatorio para
sacar con qué comer (vv. 628Acot-630) y en Pedro de Urdemalas el protagonista alardea ante un ciego de sus
conocimientos embaucadores en la materia (vv. 1345-1382). Todas la referencias al teatro de Cervantes corres-
ponden a la edición de Comedias y tragedias.

13-CERVANTES CORRE.qxp_Maquetación 1  17/5/16  9:17  Página 179



180
LUIS GÓMEZ CANSECO

hermanas», que acechan a Numancia: «¡Oh,
gran Plutón, a quien por suerte dada / le fue la
habitación del reino oscuro / y el mando en la
infernal triste morada! […] / Atapa la profunda
escura boca / por do salen las tres fieras her-
manas / a hacernos el daño que nos toca» (vv.
864-875). Las plegarias se sitúan en el eje de la
tragedia con un sentido cívico y ritual, y tienen
su correspondencia negativa en la invocación
al cuerpo muerto que sigue de inmediato para
anunciar, como mal presagio, el terrible final
que espera a la ciudad. Una situación pareja se
produce en La conquista de Jerusalén, donde la
ciudad se presenta como cautiva de los sarra-
cenos y asediada por los cruzados. Las dos ora-
ciones que formula se sitúan al comienzo y al
final de la obra, abriendo y cerrado una acción
alegórica protagonizada por la ciudad misma,
que, en la primera escena y acompañada del
Trabajo, se dirige a Dios lamentando su situa-
ción de cautiverio con una paráfrasis de los
Trenos de Jeremías:

Mas ya, Señor, ¡con cuántas ciertas pruebas
son ya cumplidas estas profecías!
¿Por qué mi angustia y mi dolor renuevas
haciendo eternas las pasiones mías?
Mira, buen Dios, que si adelante llevas
el quitarme mis justas alegrías,
que dirá el que no sabe ansí regirse
que con eso no vale arrepentirse.
Tú dijiste: «Si acaso me olvidare
de ti, Jerusalén, de mí se olvide
mi diestra», y así es bien que tu ira pare,
pues siempre con razón tu azote mide;
si yo otra vez, ¡oh, buen Señor!, pecare,
de tu favor y gracia me despide. (vv. 49-70)

La ciudad vuelve a tomar la palabra al final de la
comedia para dar gracia a Dios por su liberación,
dando así cierre a la acción alegórica. Hincada
de rodillas y acompañada ahora de la Libertad y
del Contento, Jerusalén, como representación

de un personaje colectivo, eleva una acción de
gracias, como en la Numancia, retórica y ritual:

¡Oh, inmenso Dios, que de la dura afrenta
que tantos años me ha tenido triste,
de gloria y honra y de salud sedienta,
y agora solo porque lo quisiste,
sin merecerlo yo, liberalmente,
gloria y salud y libertad me diste,
dispón mi corazón, dispón mi mente
para darte las gracias que merece
tamaño bien, merced tan excelente! (vv. 2525-2533)

Si el cauce métrico elegido en la tragedia son
tercetos, en La conquista de Jerusalén se opta
por las octavas reales para la primera oración
y, de nuevo, por los tercetos para el colofón.
También en el Trato de Argel se usan exclusi-
vamente versos y estrofas origen italiano para
dar entidad dramática a las oraciones puestas
en las tablas. Como en las otras dos piezas,
aunque aquí de modo aún más explícito, la ac-
ción se construye como suma de dos tramas,
una política y colectiva y otra amorosa e indi-
vidual, las que conforman Lira y Marandro en
la Numancia, Clorinda y Tancredo en La Jeru-
salén y Aurelio y Silvia en el Trato. Aun así, esa
tramas amorosas deben entenderse como la
proyección particular del conflicto general. De
ahí que Aurelio, como personaje, tenga dos di-
mensiones complementarias, una que nace del
conflicto por los amores de Silvia y los reque-
rimientos de Zahara y otra que reside en su
condición de cautivo, compartida con otros
personajes en la comedia. No es extraño, pues,
que la primera oración que aparece en la obra,
corresponda a un Aurelio que queda solo en
las tablas, cerrando la primera escena de la
obra. Frente al público, se dirige primero a
Dios padre solicitando socorro en su cautiverio
y luego a la Virgen como mediadora para pedir
ayuda en su situación amorosa:

13-CERVANTES CORRE.qxp_Maquetación 1  17/5/16  9:17  Página 180



181
PLEGARIAS EN ESCENA: LAS ORACIONES EN EL TEATRO DE CERVANTES

¡Padre del cielo, en cuya fuerte diestra
está el gobierno de la tierra y cielo,
cuyo poder acá y allá se muestra
con amoroso, justo y sancto celo,
si tu luz, si tu mano no me adiestra
a salir de este caos, temo y recelo
que, como el cuerpo está en prisión esquiva,
también el alma ha de quedar cautiva!

En vos, Virgen santísima María,
entre Dios y los hombres medianera,
de mi mar incïerto cierta guía,
Virgen entre las vírgenes primera,
en vos, Virgen y Madre, en vos confía
mi alma, que sin vos en nadie espera,
que la habéis de guiar con vuestra lumbre
de este hondo valle a la más alta cumbre.

Bien sé que no merezco que se acuerde
vuestra eterna memoria de mi daño,
porque tengo en el alma fresco y verde
el dulce fructo del amor extraño,
mas vuestra alta clemencia, que no pierde
ocasión de hacer bien, mi mal tamaño
remedie, que ya estoy casi perdido,
de Scila y de Caribdis combatido. (vv. 285-308)

En cierto modo, se trata de una amplificación
adaptada de la Salve, Regina, donde el ser hu-
mano aparece bien en un valle de lágrimas –
hac lacrimarum valle– bien en un mar peli-
groso, desde donde solicita la acción de la
Virgen. Es el mismo caso de la oración que,
solo en escena, eleva un cautivo huido de Argel,
alegóricamente malparado, pues entra «des-
calzo, roto el vestido, y las piernas señaladas
como que trae muchos rasgones de las espinas
y zarzas por do ha pasado» (v. 1946Acot). Su
plegaria vuelve sobre los mismo tópicos náuti-
cos, en los que la Virgen es la estrella que guía
al devoto, según la imaginería del himno Ave,
Maris Stella:

¡Virgen bendita y bella,
remediadora del linaje humano, 
sed vos aquí la estrella
que en este mar insano

mi pobre barca guíe
y de tantos peligros me desvíe!

¡Virgen de Monserrate,
que esas ásperas sierras hacéis cielo,
enviadme rescate,
sacadme de este duelo,
pues es hazaña vuestra
al mísero caído dar la diestra! (vv. 1971-1982)

La escena resulta independiente del resto de la
acción dramática y, de hecho, funciona como
exemplum del auxilio divino y de la posibilidad
del prodigio en tiempos contemporáneos, pues
el cautivo se echa a dormir «entre unas matas»
y, de inmediato, «sale un león y échase junto a
él muy manso» (v. 1988Acot). A ello se añade,
como singularidad, la elección de la lira como
cauce métrico. Ese mismo cautivo abrirá la jor-
nada IV con una breve acción de gracias en
quintillas: «¡Gracias te doy, Rey divino! / ¡Vir-
gen pura, a vos alabo! / Yo ruego llevéis al cabo
/  tan extraña caridad, que, si me dais libertad,
/ prometo seros esclavo» (vv. 2063-2068).

Cuando el Trato está llegando al final, Aurelio
encuentra la salvación gracias al rey y, tras que-
dar de nuevo solo sobre el escenario, se dirige
a Dios para dar gracias en cuatro endecasílabos
sueltos que rompen con las redondillas en las
que venía desarrollándose la escena: «Gracias
te doy, eterno Rey del cielo, / que tan sin mere-
cerlo has permitido / que por la mano de quien
más temía / tanto bien, tanta gloria me viniese!»
(vv. 2455-2459). Los versos dan cabo a la acción
de Aurelio como enamorado y sirven de envés
al conjuro amoroso que Fátima lanzó contra él
al final de la jornada II (vv. 1460-1475) para
demostrar así la eficacia de la oración y la in-
utilidad de la magia frente al poder divino. Sin
embargo, la trama del cautiverio no termina
con la obra, pues sigue habiendo cautivos en
Argel. Por esa misma razón, la comedia se cie-

13-CERVANTES CORRE.qxp_Maquetación 1  17/5/16  9:17  Página 181



182
LUIS GÓMEZ CANSECO

rra con una plegaria colectiva que elevan cuatro
cautivos –entre los que todavía se encuentra
Aurelio–, que se dirigen sucesivamente una oc-
tava a la Virgen en petición de amparo y en ac-
ción de gracias. Esta escena resulta de un muy
buscado patetismo, tal como se detalla en la
acotación introductoria, donde los cautivos
aparecen encadenados y en actitud de súplica:
«Echan todos las cadenas al suelo y híncanse
de rodillas»:

UNO     ¡Vuelve, Virgen santísima María, 
             tus ojos, que dan luz y gloria al cielo,
             a los tristes que lloran noche y día
             y riegan con sus lágrimas el suelo!
             Socórrenos, bendita Virgen pía,
             antes que este mortal corpóreo velo
             quede sin alma en esta tierra dura
             y carezca de usada sepultura.
OTRO    Reina de las alturas celestiales,
             madre y madre de Dios, virgen y madre,
             espanto de las furias infernales, 
             madre y esposa de tu mismo Padre,
             remedio universal de nuestros males,
             si con tu condición es bien que cuadre
             usar misericordia, úsala agora
             y sácame de entre esta gente mora.
OTRO    En vos, Virgen dulcísima María,
             entre Dios y los hombres medianera,
             de nuestro mar incierto cierta guía,
             Virgen entre las vírgenes primera,
             en vos, virgen y madre, en vos confía
             mi alma, que sin vos en nadie espera,
             que me habréis de sacar con vuestras manos
             de dura servidumbre de paganos. 
             (vv. 2494Acot-2518)

A la paráfrasis de la Salve se le añaden elemen-
tos de origen petrarquista y referencias bíblicas
al Apocalipsis y a la parábola de las vírgenes

prudentes, volviendo sobre los motivos de la
Virgen como mediadora y abogada humana
ante Dios3. De hecho, la tercera octava recons-
truye con pocas diferencias los motivos y la
letra de la oración que Aurelio había pronun-
ciado a solas en la jornada I (vv. 293-300). Es
el mismo protagonista quien da fin a la acción
con un voto de gracias:

AURELIO   Si yo, Virgen bendita, he conseguido
                 de tu misericordia un bien tan alto,
                  ¿cuándo podré mostrarme agradecido,
                  tanto que, al fin, no quede corto y falto?
                 Recibe mi deseo, que, subido
                 sobre un cristiano obrar, dará tal salto
                 que toque ya, olvidado de este suelo,
                 el alto trono del impereo cielo. 
                 (vv. 2519-2526)

Como puede verse, Cervantes acudió regular-
mente a las estrofas italianizantes –octavas, ter-
cetos o liras– para plasmar las oraciones verbali-
zadas por sus personajes frente al público, ya
fuera de modo individual o a título colectivo. En
lo que corresponde a su disposición dentro de la
obra, ubicó esas oraciones como cierre de escenas
o jornadas, abriendo y concluyendo las comedias
o, si no, en el eje de la mismas –como en la Nu-
mancia–, pero siempre en momentos esenciales
de la construcción dramática y con la intención
de elevar el tono y la tensión. Dichas escenas se
convierten en un momento de reflexión de los
personajes ante del destino que deben arrostrar.

Pero, además de razones estrictamente litera-
rias, la importancia otorgada por Cervantes a
las oraciones y, en especial, al culto a la Virgen

3 Cf. Ojeda Calvo, 2015, I, pp. 1003 y II, pp. 1633-1634. Véase asimismo Micozzi, 1995; Egido, 1998; y Mata
Ynduráin, 2008.

13-CERVANTES CORRE.qxp_Maquetación 1  17/5/16  9:17  Página 182



183
PLEGARIAS EN ESCENA: LAS ORACIONES EN EL TEATRO DE CERVANTES

en las obras compuestas a su vuelta del cauti-
verio argelino tienen su causa en la difusión
del culto mariano, en la propia biografía de
Cervantes como cautivo y hasta en la política
de la corona hispana en el Mediterráneo. Para
empezar, Cervantes, herido en Lepanto, parti-
cipa de la devoción mariana impulsada por Pío
V a partir de 1571, después de la batalla, espe-
cialmente en la advocación de María Auxilia-
dora, que aparece de manera reiterada en sus
versos y que estuvo además muy vinculada al
rezo del rosario4. Sabemos, por otro lado, gra-
cias a una declaración hecha por Antonio de
Sosa en Argel el 22 de octubre de 1580, que
Cervantes, mientras fue cautivo en aquella ciu-
dad, «se confesaba y comulgaba, y oía sus mi-
sas, y hazía bien a cristianos, y exortaba los pu-
silánimes y flacos y tibios; y en la conversación
estrecha que con el dicho Miguel de Cervantes
he tenido todos estos tres años y ocho meses,
siempre noté en él costumbres y señales de
muy buen cristiano; y sé que se ocupaba mu-
chas vezes en componer versos en alabanza de
Nuestro Señor y de su Bendita Madre, y del
Santísimo Sacramento, y otras cosas santas y
devotas, algunas de las quales comunicó parti-
cularmente conmigo, y me las enbió que las
viese»5. Esos «versos en alabanza de Nuestro
Señor y de su Bendita Madre» estarían muy
probablemente en el origen de las oraciones
insertas en estas tres comedias, que además le
sirvieron como instrumento político para pro-
poner una intervención militar de la corona en
Argel con la intención de liberar a los cautivos
que allí quedaban. Prueba inequívoca de ello

–a demás de los versos del Trato que coinciden
a la letra con la Epístola a Mateo Vázquez– es
la loa que cierra el manuscrito de la comedia
que se conserva en The Hispanic Society of
America. Las redondillas, aunque ajenas a
Cervantes, apuntan a una petición de limosna
que muy probablemente atendía a la reden-
ción de cautivos: «Entre las cosas que quiso /
la divina Majestad / fundar sobre caridad, /
para darnos de ello aviso, / fue una amorosa
obra / en la cual no hay quien repare, / que
quien su prójimo amare / le dé aquello que le
sobra»6.

SÚPLICAS Y SUPLICANTES

EN LAS OCHO COMEDIAS (1615)

El uso de la oración en escena como instru-
mento dramático se repite en las Ocho comedias
y ocho entremeses nuevos nunca representados,
que Cervantes dio a la imprenta en 1615. En
contra de lo que cabría esperar y a pesar de su
condición de comedia de santos, la plegaria
como elemento escénico tiene una función muy
limitada en El rufián dichoso. En realidad, re-
sulta más importante la contemplación de la
oración que la oración misma, que casi nunca
se representa, como en las comedias de la pri-
mera época, en soledad frente al espectador.
La primera de esa visiones es la del inquisidor
don Tello de Sandoval, al que se ve, según in-
dica la acotación, «con ropa de levantar, re-
zando en unas Horas», y, en efecto, ese es el
rezo latino que se le escucha repetir hasta que

4 Graef, 1968, pp. 356-361.
5 Torres Lanza, 1905, pp. 395-396.
6 Cervantes, Comedia del Trato de Arxel, fol. 43r. 

13-CERVANTES CORRE.qxp_Maquetación 1  17/5/16  9:17  Página 183



184
LUIS GÓMEZ CANSECO

es interrumpido por Antonia: «Deus in adiuto-
rium meum intende, Domine, ad adiuvandum me
festina. Gloria Patri, et Filio et Spiritui Sancto, Si-
cut erat, etc.» (v. 721Acot). El rezo del salmo 69
como parte de las horas canónicas le sirve a Cer-
vantes para caracterizar a un clérigo devoto y
cumplidor, que se levanta temprano para cumplir
la prima. Mayor importancia tiene el siguiente
cuadro, donde vemos en oración al propio Lugo
por vez primera en toda la obra. Entra Lagartija
en escena y, al verlo rezando a solas, le plantea
una disyuntiva: «O sé rufián, o sé santo; / mira
lo que más te agrada, / Voyme, porque ya me
enfada / tanta Gloria y Patri tanto» (vv. 1148-
1151). Cuando se va Lagartija y Lugo queda solo,
se dirigirá sucesivamente –en redondillas y sin
que cambie el metro respecto al resto de la es-
cena– a Dios, a la Virgen, a su ángel de la guarda,
a las almas del purgatorio y a los «Salmos de Da-
vid benditos» para que le ayuden en su decisión
de seguir el camino de perfección cristiana (vv.
1971-1201). La escena sirve de clausura a la jor-
nada I y representa la conversión del rufián en
santo, hecho que se confirmará en la jornada si-
guiente, cuando el padre Antonio entre en la
celda de Lugo y lo descubra –junto con los es-
pectadores– en silencio y en éxtasis: «Abre la
celda; parece el padre Cruz, arrobado, hincado
de rodillas, con un crucifijo en la mano»
(v. 1735Acot)7.

Otro tanto ocurre en Los baños de Argel, a pesar
de su vínculo visible con el Trato de Argel: la
oración verbal apenas tiene papel y este aparece

regularmente vinculado al castigo que reciben
los cautivos. Así, al final de la jornada I, Hazén,
que ha confesado su condición secreta de cris-
tiano, es martirizado por el cadí y un grupo de
musulmanes mientras sostiene una cruz de palo
que llevaba escondida en el pecho: «No le mudes
la intención, / buen Jesús; confirma en él / su in-
tento y mi petición, / que en ser el cadí crüel /
consiste mi salvación» ( vv. 852-856). Como para
el resto de la escena, Cervantes acudió a las quin-
tillas para esta breve súplica, mientras que prefirió
las redondillas para el diálogo entre Juanico,
Francisquito, Carahoja y el cadí, cuando este
descubre al primero rezando al final de la jornada
II. Aun cuando no exista acotación que detalle
la disposición de los actores, se sigue del texto
que Juanico se encuentra arrodillado y en ade-
mán de orar: «Cadí. Y vos, ¿qué hacéis? / Juanico.
Rezando estaba. Cadí. ¿Por quién? / Juanico. Por
mí, que soy pecador (vv. 1928-1930). Cuando su
hermano descubra que los rezos son cristianos,
la amenaza caerá definitivamente sobre el niño,
cuyo martirio puso Cervantes como visión en el
escenario: «Córrese una cortina; descúbrese
Francisquito atado a una coluna, en la forma que
pueda mover a más piedad» (v. 2541Acot)8.

En La gran sultana doña Catalina de Oviedo,
Cervantes, sin embargo, recupera en buena me-
dida los mecanismos y funciones con que había
puesto la oración en escena originariamnete.
El conflicto moral y teológico que se le plantea
a Catalina como cautiva cuando un pagano –
que es además su dueño– le pide en matrimonio

7 La visión, técnicamente, habría de producirse al descorrer la cortina, pues, como explica Varey (1985:21):
«Entre las dos puertas había un espacio cubierto por cortinas que se podían tirar para “descubrir” una
escena preparada de antemano». Véase Ruano de la Haza, 2000, pp. 157-176.

8 Se trata de la misam cortina que se descorrería al contemplar el éxtasis del padre Cruz. Véase al respecto
González Pérez, 1999, pp. 117 y Rubiera, 2001, pp. 1027-1029.

13-CERVANTES CORRE.qxp_Maquetación 1  17/5/16  9:17  Página 184



185
PLEGARIAS EN ESCENA: LAS ORACIONES EN EL TEATRO DE CERVANTES

se plasma en el soneto que cierra la jornada I.
Con la intención de elevar la tensión dramática
y ahondar en el dilema de la protagonista, Cer-
vantes la deja «en el teatro sola» (v. 811Acot),
mirando al público y dirigiéndose a su Dios:

¡A ti me vuelvo, gran Señor, que alzaste, 
a costa de tu sangre y de tu vida,
la mísera de Adán primer caída,
y, adonde él nos perdió, tú nos cobraste.

A ti, Pastor bendito, que buscaste
de las cien ovejuelas la perdida,
y, hallándola del lobo perseguida,
sobre tus hombros santos te la echaste;

a ti me vuelvo en mi aflicción amarga,
y a ti toca, Señor, el darme ayuda,
que soy cordera de tu aprisco ausente

y temo que, a carrera corta o larga,
cuando a mi daño tu favor no acuda,
me ha de alcanzar esta infernal serpiente!

(vv. 812-825)

La petición de socorro está transida de alu-
siones bíblicas, que alcanzan desde el pecado
original a la imagen del pecador como oveja
perdida o la parábola del Buen Pastor. La ora-
ción ha de conectarse con la que la misma Ca-
talina dirige a la Virgen cuando está finali-
zando la jornada II. La acotación especifica
que «Entra la sultana con un rosario en la
mano, y el gran turco tras ella, escuchándola»
(v. 1722Acot):

Virgen, que el sol más bella,
madre de Dios, que es toda tu alabanza,
del mar del mundo estrella,

por quien el alma alcanza
a ver de sus borrascas la bonanza,

en mi aflicción te invoco.
Advierte, ¡oh, gran Señora!, que me anego,
pues ya en las sirtes toco
del desvalido y ciego
temor, a quien el alma ansiosa entrego.

La voluntad, que es mía
y la puedo guardar, esa os ofrezco,
santísima María.
Mirad que desfallezco;
dadme, Señora, el bien que no merezco.  

(vv. 1723-1735)9

Aun cuando cambie el contexto y el personaje
suplicante sea ahora femenino, la mención del
rosario en la acotación, la petición de ayuda a
la Virgen, el motivo de la navegación peligrosa
como alegoría de la vida y el referente literario
del himno medieval Ave, Maris Stella conectan
directamente estos con la oración que Aurelio
eleva en octavas en la jornada I del Trato de
Argel y con las de los tres cautivos que cerraban
la comedia (vv. 285-308 y 2495-2518). El mismo
uso de la lira entre redondillas no deja de ser
sorprendente, pues Cervantes acudió al mismo
esquema métrico para la lira en los años inme-
diatamente posteriores a su regreso de Argel.
Por dos veces lo hizo en La Galatea10 y una vez
más en la plegaria que, en el Trato, eleva el cau-
tivo huido, en la que reaparecen motivos simi-
lares y rimas idénticas (vv. 1971-1982). Bien es
cierto que el modelo que pudo inspirar a Cer-
vantes tanto la forma métrica como el tema fue
la oda A nuestra Señora de fray Luis de León11,

9 El diálogo que sigue a la oración –ahora en redondillas (vv. 1736-1751)– da a entender que Catalina reza en
voz alta creyéndose a solas y que el turco la escucha inicialmente a escondidas.

10 Cervantes, La Galatea, pp. 139 y 181-182.
11 Los versos de fray Luis son los que siguen: «Virgen, que el sol más pura, / gloria de los mortales, luz del

cielo…» y de su imprecación final: «si malvada / fuerza que me venció ha hecho indina / de tu guarda divina
/ mi vida pecadora, tu clemencia / tanto mostrará más su bien crecido, / cuanto es más la dolencia, / y yo

13-CERVANTES CORRE.qxp_Maquetación 1  17/5/16  9:17  Página 185



186
LUIS GÓMEZ CANSECO

y que pudo hacerlo tanto en los primeros años
como después, en el momento de composición
de La gran sultana. No obstante, la solución
resulta de un arcaísmo extrañamente coinci-
dente en métrica y hasta en contenido con las
primeras comedias. Acaso haya que buscar la
razón en el parentesco, varias veces señalado,
con La gran turquesca, obra perdida del primer
período entre las escritas a su vuelta de Argel,
que Cervantes pudo recuperar para componer
La gran sultana12.

Sea como fuere, en El rufián dichoso y en Los
baños de Argel se perciben nuevos usos mé-
tricos y escénicos para la oración, mientras
que los de La gran sultana vienen a coincidir
con las primeras comedias. Aun así, la ubica-
ción estructural de estas plegarias verbales si-
gue siendo pareja, como también se mantiene
intacta la voluntad de plasmar el patetismo
del dolor sobre la escena, mientras se acude
a un arsenal común de objetos que acompa-
ñan a la oración en la tablas y que guardan
una función transparentemente simbólica
para el espectador, ya sean los enseres rituales
de los sacerdotes numantinos, la cadenas de
la Jerusalén alegórica y de los cautivos en el
Trato, la cruz de Hazén en su martirio, la co-
lumna de Francisquito en Los baños, el libro
de horas en el rezo de don Tello, la otra cruz
en su arrobo o el visible rosario de la gran
sultana.

EL REVÉS DE LA ORACIÓN: LA ENTRETENIDA

Hasta en una comedia buscadamente burlesca
como La entretenida encontró Cervantes hueco
para insertar una muy singular rogativa. Media
la segunda jornada y, como en situaciones an-
teriores, salen del escenario Torrente y Ocaña
y entra, a continuación, don Ambrosio (v.
1268Acot), que queda solo frente al público y
entona lo que por lenguaje, retórica y motivos
parece una oración:

Por ti, virgen hermosa, esparce ufano,
contra el rigor con que amenaza el cielo,
entre los surcos del labrado suelo,
el pobre labrador el rico grano.

Por ti surca las aguas del mar cano
el mercader en débil leño a vuelo;
y, en el rigor del sol como del yelo,
pisa alegre el soldado el risco y llano.

Por ti infinitas veces, ya perdida
la fuerza del que busca y del que ruega,
se cobra y se promete la vitoria.

Por ti, báculo fuerte de la vida,
tal vez se aspira a lo imposible, y llega
el deseo a las puertas de la gloria.

¡Oh, esperanza, notoria
amiga de alentar los desmayados,
aunque estén en miserias sepultados! 

(vv. 1269-1285)

El cauce métrico elegido, como en el caso de
Catalina, es el soneto, aunque no en su forma
convencional, pues Cervantes tuvo a bien aña-
dir a la postre un estrambote. La reflexión que

merezco menos ser valido. / Virgen, el dolor fiero / añuda ya la lengua, y no consiente / que publique la voz
cuanto desea; / mas oye tú al doliente / ánimo, que contino a ti vocea» (Poesía, pp. 138-144). Sobre la
posible lectura que Cervantes hizo de la poesía de fray Luisantes de que se imprimiera, véase Marín Cepeda,
2015, pp. 262-263.

12 En torno a las relaciones entre La gran sultana y La gran turquesca y a los indicios de que aquella pudo re-
hacerse a partir de una obra en  cuatro jornadas, véase Canavaggio, 1977, pp. 243 y 282, n. 31 y Gómez Can-
seco, 2010, pp. 49-50.

13-CERVANTES CORRE.qxp_Maquetación 1  17/5/16  9:17  Página 186



187
PLEGARIAS EN ESCENA: LAS ORACIONES EN EL TEATRO DE CERVANTES

Juan de la Cueva hace respecto al estrambote
en el soneto permite entrever la intención úl-
tima del autor: «Esta licencia no será otorgada
/ al soneto, qu’es lícito i no puede / alterar de
su cuenta limitada; / i cuando en esto alguna
vez ecede, / i aumenta versos, es en el bur-
lesco»13. Y, en efecto, la burla es la intención
última que movió a Cervantes que, para una
rareza conceptual, eligió como cauce una rareza
estrófica. Ha de entenderse que el soneto se
presenta como una adivinanza para el especta-
dor, al que se ofrece como primer –y enga-
ñoso– indicio la fórmula «virgen hermosa» del
primer verso14. La anáfora de «Por ti» al co-
mienzo de cuartetos y tercetos, la mención de
la navegación y sus peligros, el uso de verbos
como rogar, el apelativo «báculo fuerte de la
vida» o la alusión del último terceto a «las puer-
tas de la gloria», invitan a pensar que se trata
de una oración, idéntica a las que hemos en-
contrado en otras comedias cervantina. Hay
que esperar, sin embargo, hasta el estrambote
para dar con la solución del enigma. Aun
cuando la situación escénica, la soledad del
personaje, la estrofa elegida y hasta los conte-
nidos se asemejen, como acabamos de ver, a
las otras oraciones esa «virgen hermosa» no es
María, sino la esperanza, que, a la postre, se
presenta con unos rasgos, cuando menos, am-

biguos, pues incita a los humanos a cometer
locuras, como «notoria / amiga de alentar los
desmayados, / aunque estén en miserias sepul-
tados»15. Resulta llamativo que Cervantes re-
servara para una de sus últimas comedias, por
ofrecer una versión irónica de este recurso dra-
mático. Hasta en seis piezas anteriores la ora-
ción sirve para representar de forma patética y
extremada los conflictos de la Numancia, La
conquista de Jerusalén o de las comedias de
cautivos, pero en esta comedia de enredos amo-
rosos, cuyo protagonismo comparten amos y
criados, Cervantes dio rinda suelta a su libertad
creativa en escena una nueva invención retórica
y devota: la oración laica.

BIBLIOGRAFÍA

CANAVAGGIO, Jean, Cervantès dramaturge. Un théâ-
tre à naître, Paris, Presses Universitaires de
France, 1977.

CERVANTES SAAVEDRA, Miguel de, Comedia del
Trato de Arxel, The Hispanic Society of
America, Ms. B2341.

– Entremeses, ed. Alfredo Baras, Madrid, Real
Academia Española, 2012.

– La Galtea, ed. Juan Montero, Madrid, Real Aca-
demia Española, 2014.

– Comedias y tragedias, coord. Luis Gómez Canseco,
Madrid, Real Academia Española, 2015, 2 vols.

13 Cueva, Exemplar poético, p. 84. Como reitera Martin, el soneto con estrambote «very often indicated
burlesque or satirical content» (1991, p. 54).

14 Indicio de ese error y causa de su continuidad en el tiempo fue el hecho de que la voz viurgen se estampara
con mayúscula en las Ocho comedias de 1615 y aun en la edición de Comedias y entremeses de Miguel de Cer-
vantes salida en 1749.

15 Ya Valbuena Prat, 1943, II, p. 551 llamó la atención sobre «el soneto: “Por ti, virgen hermosa, esparce
ufanos”, inexactamente interpretado a veces como mariano, ya que se refiere a la esperanza». Por otro lado,
Cervantes prsenta la esperanza con los atrbutos de la juventud, como era común en la iconografía de la
época. Según especifica Ripa: «Fanciulla si rappresenta la Speranza perciocché ella comincia come i fanciulli,
perché siccome di loro si tiene speranza, che saranno buoni, così quello, che l’uomo spera, non lo gode
ancora perfettamente. Si dimostra allegra, perché ogni seguce di quello che l’uomo spera gli causa allegrezza»
(Iconologia, p. 471).

13-CERVANTES CORRE.qxp_Maquetación 1  17/5/16  9:17  Página 187



188
LUIS GÓMEZ CANSECO

CUEVA, Juan de la, Exemplar poético, ed. José María
Reyes Cano, Sevilla, Alfar, 1986.

EGIDO, Aurora, «Poesía y peregrinación en el Persi-
les. El templo de la Virgen de Guadalupe», en
Actas del III Congreso Internacional de la Aso-
ciación de Cervantistas, ed. Antonio Bernat Vis-
tarini, Palma de Mallorca, Universitat de les Illes
Balears, 1998, pp. 13-41], 

GARAU, Jaume, «De la predicación en tres comedias
de Cervantes: El trato de Argel, Los baños de
Argel y El rufián dichoso», Anales cervantinos,
42, 2010, pp. 177-191.

GÓMEZ CANSECO, Luis, «Introducción», en Miguel
de Cervantes, La gran sultana doña Catalina de
Oviedo, Madrid, Biblioteca Nueva, 2010, pp. 9-
168.

GONZÁLEZ PÉREZ, Aurelio, «Las Comedias: el pro-
yecto dramático de Cervantes», en Cervantes
1547-1997. Jornadas de investigación cervantina,
ed. Aurelio González, México, El Colegio de
México, 1999, pp. 75-85.

GRAEF, Hilda, María. La mariología y el culto ma-
riano a través de la historia, Barcelona, Herder,
1968. 

LEÓN, fray Luis de, Poesía, ed. Antonio Ramajo,
Barcelona, Galaxia Gutenberg-Círculo de Lec-
tores, 2006.

MARÍN CEPEDA, Patricia, Cervantes y la Corte de Fe-
lipe II. Escritores en el entorno de Ascanio Co-
lonna (1560-1608), Madrid, Ediciones Polifemo,
2015.

MARTIN, Anne Laskier, Cervantes and the burlesque
sonnet, Berkeley, University of California Press,
1991.

MATA YNDURÁIN, Carlos, «Elementos religiosos en
la poesía de Cervantes», en Cervantes y las reli-
giones, ed. Santiago Alfonso López Navia y Ruth

Fine, Universidad de Navarra/ Iberoameri-
cana/Vervuert, Pamplona/Madrid/Frankfurt,
2008, pp. 175-198.

MICOZZI, Patrizia, «Imágenes metafóricas en la Can-
ción a la Virgen de Guadalupe», en Actas del II
Congreso Internacional de la Asociación de Cer-
vantistas. Nápoles, 4-9 de abril de 1994, ed. Giu-
seppe Grilli, Nápoles, Instituto Universitario
Orientale, 1995, pp. 721- 723], 

OJEDA CALVO, M.ª del Valle ed., Miguel de Cervantes,
Comedia llamada Trato de Argel, en Comedias y
tragedias, Madrid, Real Academia Española, 2015,
I, pp. 909-1004 y II, pp. 1604-1634. 

RIPA, Cesare, Iconologia, Roma, Lepido Facii, 1603.

RUANO DE LA HAZA, José M.ª y ALLEN, John J., La
puesta en escena en los teatros comerciales del Si-
glo de Oro, Madrid, Castalia, 2000.

RUBIERA, Javier, «Algunos aspectos de la construc-
ción del espacio teatral en tres comedias de cau-
tivos: El gallardo español, Los baños de Argel y
La gran sultana», en Volver a Cervantes. Actas
del IV Congreso Internacional de la Asociación
de Cervantistas, Lepanto, 1/8 de octubre de 2000,
ed. Antonio Bernat Vistarini, Palma de Mallorca,
Universitat de les Illes Balears, 2001, II, pp.
1020-1034.

TORRES LANZAS, Pedro, «Información de Miguel de
Cervantes, de lo que ha servido a S. M. y de lo
que ha hecho estando captivo en Argel», Revista
de Archivos, Bibliotecas y Museos, 5, 1905, pp.
345-397.

VALBUENA PRAT, Ángel ed., Cervantes, Miguel de,
Obras completas, Madrid, Aguilar, 1943, 2 vols.

VAREY, John E., «El teatro en la época de Cervan-
tes», en Lecciones cervantinas, ed. Aurora Egido,
Zaragoza, Caja de Ahorros, 1985, pp. 15-28.

13-CERVANTES CORRE.qxp_Maquetación 1  17/5/16  9:17  Página 188




